
1 
 

Non c’è cura senza legame. 
Psicoanalisi, formazione e intersoggettività nel nostro tempo 
 

Luciana La Stella, psicoanalista, Presidente Opifer [Federazione Psicoanalisti Italiani] 

 

 

«Ogni inizio è, in realtà, una soglia.» 

(Hannah Arendt) 

 

Quarant’anni di una Scuola non sono semplicemente una durata nel tempo. Sono una storia di legami, 
di trasmissioni, di incontri che hanno lasciato traccia. Inaugurare oggi il quarantunesimo anno di 
formazione significa trovarsi esattamente su una soglia: tra ciò che è stato e ciò che ancora non 
sappiamo, ma che ci riguarda profondamente. 

La psicoanalisi nasce, fin dalle sue origini, come sapere della crisi: crisi del soggetto, crisi del senso, 
crisi del legame. Non nasce per rassicurare, ma per tenere aperto uno spazio in cui l’esperienza possa 
essere pensata. E forse è proprio per questo che, ancora oggi, la psicoanalisi continua a interpellarci: 
perché il nostro tempo è un tempo fragile, attraversato da solitudini nuove, da legami spezzati o 
consumati troppo in fretta. 

In questo scenario, parlare di intersoggettività non è un esercizio teorico. È una presa di posizione. È 
affermare che il soggetto non esiste senza l’altro, che la cura non è un atto individuale, e che la 
formazione non può essere ridotta a un addestramento tecnico. 

Come scriveva Freud, «l’Io non è padrone in casa propria». Oggi potremmo aggiungere: l’Io non è 
neppure solo in casa propria. È sempre già implicato in una rete di relazioni che lo precedono e lo 
attraversano. 

È a partire da questa consapevolezza che vorrei soffermarmi su un punto che mi sembra decisivo non 
solo per OPIFER, ma per una Scuola di formazione oggi: l’intersoggettività non solo come modello 
clinico, ma come etica della formazione. 

La psicoanalisi non vive fuori dal tempo: lo attraversa, ne è attraversata. Ed è proprio il nostro tempo 
– fragile, accelerato, segnato da fratture del legame – a porci una domanda radicale: che cosa significa 
oggi formare alla cura? 

 

Intersoggettività come etica della formazione 

Quando parliamo di intersoggettività, rischiamo talvolta di ridurla a un modello teorico, a una cornice 
concettuale tra le altre. Ma l’intersoggettività, prima ancora che una teoria, è una postura etica. 



2 
 

È il modo di stare nella relazione, nella clinica, ma soprattutto nella formazione. Formare uno 
psicoanalista non significa trasmettere un sapere già costituito, né addestrare a una tecnica. Formare 
significa aprire uno spazio in cui l’altro possa fare esperienza di sé attraverso l’altro. Significa 
accettare che il processo formativo sia esso stesso un campo intersoggettivo, attraversato da 
risonanze, resistenze, trasformazioni. 

In questo senso, la formazione psicoanalitica non è mai neutra. Essa implica un coinvolgimento, un 
esporsi reciproco, una responsabilità. 

Come ci ha insegnato la tradizione psicoanalitica più viva – da Freud a Bion, da Winnicott a Ogden 
– non c’è pensiero senza legame, non c’è trasformazione senza un campo che possa accoglierla. 

L’intersoggettività, allora, non è soltanto ciò che accade nel setting clinico. È ciò che accade tra 
docente e allievo, tra istituzione e soggetto in formazione, tra sapere e esperienza. È ciò che rende la 
formazione un processo vivo e non una ripetizione. 

 

Abitare la soglia del nostro tempo 

Viviamo in un’epoca che potremmo definire, con Hannah Arendt, un tempo di crisi, ma nel senso più 
profondo del termine: crisi come momento in cui le categorie tradizionali non bastano più, e siamo 
costretti a tornare alle domande fondamentali. La contemporaneità ci consegna soggetti spesso soli, 
frammentati, esposti a legami precari, talvolta violenti o evacuati. 

In questo contesto, la psicoanalisi rischia due derive opposte: da un lato, la chiusura difensiva in un 
sapere autoreferenziale; dall’altro, l’adattamento performativo a logiche di efficienza e rapidità. 

L’intersoggettività rappresenta, invece, una terza via. Essa ci invita ad abitare la soglia: tra passato 
e futuro, tra sapere e non-sapere, tra continuità e trasformazione. 

Abitare la soglia significa rinunciare alla padronanza totale, accettare l’incertezza, riconoscere la 
vulnerabilità come dimensione costitutiva dell’umano. E qui emerge con forza la dimensione etica 
della cura. 

Seguendo Levinas, potremmo dire che l’altro ci interpella prima ancora di ogni teoria. La cura nasce 
da questa chiamata, non da un protocollo. E la formazione alla cura non può che fondarsi su 
un’esperienza reale di accoglienza intersoggettiva. 

 

Formazione come esperienza trasformativa 

In questo senso, formare alla psicoanalisi significa formare alla responsabilità del legame. Non c’è 
analista senza aver attraversato, nella propria formazione, l’esperienza di essere riconosciuto, messo 
in questione, sostenuto e talvolta disorientato. La formazione intersoggettiva non promette certezze, 
ma offre presenza. Non garantisce risposte definitive, ma insegna a sostare nelle domande. È una 
formazione che non separa sapere e soggetto, ma li tiene insieme in una tensione feconda. 

«La responsabilità per l’altro viene prima di ogni scelta.» (Emmanuel Levinas). 



3 
 

Se oggi inauguriamo un nuovo anno di formazione, non lo facciamo solo per trasmettere un sapere, 
ma per rinnovare una scelta e una responsabilità. La scelta di credere che, nonostante tutto, il legame 
resti una forza generativa. La responsabilità di tenere aperto uno spazio in cui il legame possa ancora 
generare soggetto, pensiero, trasformazione. È importante che la psicoanalisi abbia ancora qualcosa 
da dire al nostro tempo, non perché possiede risposte, ma perché sa abitare le domande. La formazione 
psicoanalitica, quando è viva, non produce certezze, ma capacità di abitare l’incertezza. Non offre 
risposte pronte, ma insegna a sostare nelle domande, senza fuggirle. È una formazione che, come 
direbbe Bion, richiede la disponibilità a tollerare il non sapere, affinché qualcosa di nuovo possa 
emergere nel campo. 

Il titolo che accompagna questa giornata – Psicoterapia Psicoanalitica: co-costruire legami nel 
campo intersoggettivo – ci ricorda che la cura, nella prospettiva psicoanalitica, non è mai un atto 
unilaterale né un’applicazione di sapere, ma un processo che prende forma nel tra, nel campo che si 
costituisce tra soggetti. Co-costruire legami significa riconoscere che il lavoro terapeutico nasce da 
una reciprocità asimmetrica ma reale, da una presenza che si offre all’incontro e alla trasformazione.  

È su questo stesso terreno che credo si inscrivano le relazioni della mattina che seguiranno: da un 
lato, l’approfondimento del senso clinico e teorico della co-costruzione dei legami nel campo 
intersoggettivo, dall’altro, lo sguardo sulla mentalizzazione come ponte, come funzione che rende 
possibile dare forma al Sé attraverso il legame.  

Due prospettive che, pur diverse, condividono un presupposto fondamentale: non c’è soggettività 
che possa costituirsi senza un campo relazionale capace di accogliere, pensare e trasformare 
l’esperienza. In questo senso, la giornata di oggi non propone risposte chiuse, ma apre un dialogo 
fecondo sul modo in cui la psicoanalisi continua, oggi, a generare legame, senso e possibilità di cura. 

In un tempo che tende a semplificare, a velocizzare, a isolare, la psicoanalisi resta un luogo 
controcorrente: 

- un luogo in cui il legame non è un ostacolo, ma una risorsa; 

- in cui la vulnerabilità non è un difetto, ma una condizione dell’umano; 

- in cui la cura non è possibile senza incontro. 

Vorrei allora concludere non con uno slogan, ma con un orientamento profondo: 

Non c’è cura senza legame. 

Non c’è formazione senza intersoggettività. 

E non c’è futuro per la psicoanalisi se non nella capacità di accogliere l’altro, ogni volta, nella sua 
singolarità. È con questo spirito che possiamo attraversare la soglia di un nuovo anno di formazione: 
non come ripetizione del già noto, ma come apertura responsabile al possibile. 


