Non c¢’¢ cura senza legame.
Psicoanalisi, formazione e intersoggettivita nel nostro tempo

Luciana La Stella, psicoanalista, Presidente Opifer [Federazione Psicoanalisti Italiani]

«Ogni inizio e, in realta, una soglia.»

(Hannah Arendt)

Quarant’anni di una Scuola non sono semplicemente una durata nel tempo. Sono una storia di legami,
di trasmissioni, di incontri che hanno lasciato traccia. Inaugurare oggi il quarantunesimo anno di
formazione significa trovarsi esattamente su una soglia: tra cid che ¢ stato e cid che ancora non
sappiamo, ma che ci riguarda profondamente.

La psicoanalisi nasce, fin dalle sue origini, come sapere della crisi: crisi del soggetto, crisi del senso,
crisi del legame. Non nasce per rassicurare, ma per tenere aperto uno spazio in cui I’esperienza possa
essere pensata. E forse ¢ proprio per questo che, ancora oggi, la psicoanalisi continua a interpellarci:
perché il nostro tempo ¢ un tempo fragile, attraversato da solitudini nuove, da legami spezzati o
consumati troppo in fretta.

In questo scenario, parlare di intersoggettivita non ¢ un esercizio teorico. E una presa di posizione. E
affermare che il soggetto non esiste senza 1’altro, che la cura non ¢ un atto individuale, e che la
formazione non puo essere ridotta a un addestramento tecnico.

Come scriveva Freud, «/’lo non é padrone in casa propria». Oggi potremmo aggiungere: I’Io non ¢
neppure solo in casa propria. E sempre gia implicato in una rete di relazioni che lo precedono e lo
attraversano.

E a partire da questa consapevolezza che vorrei soffermarmi su un punto che mi sembra decisivo non
solo per OPIFER, ma per una Scuola di formazione oggi: I’intersoggettivita non solo come modello
clinico, ma come etica della formazione.

La psicoanalisi non vive fuori dal tempo: lo attraversa, ne ¢ attraversata. Ed ¢ proprio il nostro tempo
— fragile, accelerato, segnato da fratture del legame — a porci una domanda radicale: che cosa significa
oggi formare alla cura?

Intersoggettivita come etica della formazione

Quando parliamo di intersoggettivita, rischiamo talvolta di ridurla a un modello teorico, a una cornice
concettuale tra le altre. Ma ’intersoggettivita, prima ancora che una teoria, ¢ una postura etica.



E il modo di stare nella relazione, nella clinica, ma soprattutto nella formazione. Formare uno
psicoanalista non significa trasmettere un sapere gia costituito, né¢ addestrare a una tecnica. Formare
significa aprire uno spazio in cui ’altro possa fare esperienza di sé attraverso I’altro. Significa
accettare che il processo formativo sia esso stesso un campo intersoggettivo, attraversato da
risonanze, resistenze, trasformazioni.

In questo senso, la formazione psicoanalitica non ¢ mai neutra. Essa implica un coinvolgimento, un
esporsi reciproco, una responsabilita.

Come ci ha insegnato la tradizione psicoanalitica piu viva — da Freud a Bion, da Winnicott a Ogden
—non c’¢ pensiero senza legame, non ¢’¢ trasformazione senza un campo che possa accoglierla.

L’intersoggettivita, allora, non ¢ soltanto cio che accade nel setting clinico. E cio che accade tra
docente e allievo, tra istituzione e soggetto in formazione, tra sapere e esperienza. E cio che rende la
formazione un processo vivo e non una ripetizione.

Abitare la soglia del nostro tempo

Viviamo in un’epoca che potremmo definire, con Hannah Arendt, un tempo di crisi, ma nel senso pit
profondo del termine: crisi come momento in cui le categorie tradizionali non bastano piu, e siamo
costretti a tornare alle domande fondamentali. La contemporaneita ci consegna soggetti spesso soli,
frammentati, esposti a legami precari, talvolta violenti o evacuati.

In questo contesto, la psicoanalisi rischia due derive opposte: da un lato, la chiusura difensiva in un
sapere autoreferenziale; dall’altro, I’adattamento performativo a logiche di efficienza e rapidita.

L’intersoggettivita rappresenta, invece, una terza via. Essa ci invita ad abitare la soglia: tra passato
e futuro, tra sapere e non-sapere, tra continuita e trasformazione.

Abitare la soglia significa rinunciare alla padronanza totale, accettare I’incertezza, riconoscere la
vulnerabilitd come dimensione costitutiva dell’umano. E qui emerge con forza la dimensione etica
della cura.

Seguendo Levinas, potremmo dire che I’altro ci interpella prima ancora di ogni teoria. La cura nasce
da questa chiamata, non da un protocollo. E la formazione alla cura non puo che fondarsi su
un’esperienza reale di accoglienza intersoggettiva.

Formazione come esperienza trasformativa

In questo senso, formare alla psicoanalisi significa formare alla responsabilita del legame. Non c’¢
analista senza aver attraversato, nella propria formazione, 1’esperienza di essere riconosciuto, messo
in questione, sostenuto e talvolta disorientato. La formazione intersoggettiva non promette certezze,
ma offre presenza. Non garantisce risposte definitive, ma insegna a sostare nelle domande. E una
formazione che non separa sapere e soggetto, ma li tiene insieme in una tensione feconda.

«La responsabilita per [’altro viene prima di ogni scelta.» (Emmanuel Levinas).



Se oggi inauguriamo un nuovo anno di formazione, non lo facciamo solo per trasmettere un sapere,
ma per rinnovare una scelta e una responsabilita. La scelta di credere che, nonostante tutto, il legame
resti una forza generativa. La responsabilita di tenere aperto uno spazio in cui il legame possa ancora
generare soggetto, pensiero, trasformazione. E importante che la psicoanalisi abbia ancora qualcosa
da dire al nostro tempo, non perché possiede risposte, ma perché sa abitare le domande. La formazione
psicoanalitica, quando ¢ viva, non produce certezze, ma capacita di abitare 1’incertezza. Non offre
risposte pronte, ma insegna a sostare nelle domande, senza fuggirle. E una formazione che, come
direbbe Bion, richiede la disponibilita a tollerare il non sapere, affinché qualcosa di nuovo possa
emergere nel campo.

Il titolo che accompagna questa giornata — Psicoterapia Psicoanalitica: co-costruire legami nel
campo intersoggettivo — ci ricorda che la cura, nella prospettiva psicoanalitica, non ¢ mai un atto
unilaterale né un’applicazione di sapere, ma un processo che prende forma nel tra, nel campo che si
costituisce tra soggetti. Co-costruire legami significa riconoscere che il lavoro terapeutico nasce da
una reciprocita asimmetrica ma reale, da una presenza che si offre all’incontro e alla trasformazione.

E su questo stesso terreno che credo si inscrivano le relazioni della mattina che seguiranno: da un
lato, I’approfondimento del senso clinico e teorico della co-costruzione dei legami nel campo
intersoggettivo, dall’altro, lo sguardo sulla mentalizzazione come ponte, come funzione che rende
possibile dare forma al Sé attraverso il legame.

Due prospettive che, pur diverse, condividono un presupposto fondamentale: non c’¢ soggettivita
che possa costituirsi senza un campo relazionale capace di accogliere, pensare e trasformare
I’esperienza. In questo senso, la giornata di oggi non propone risposte chiuse, ma apre un dialogo
fecondo sul modo in cui la psicoanalisi continua, oggi, a generare legame, senso e possibilita di cura.

In un tempo che tende a semplificare, a velocizzare, a isolare, la psicoanalisi resta un luogo
controcorrente:

- un luogo in cui il legame non ¢ un ostacolo, ma una risorsa;

- in cui la vulnerabilita non ¢ un difetto, ma una condizione dell’umano;

- in cui la cura non ¢ possibile senza incontro.

Vorrei allora concludere non con uno slogan, ma con un orientamento profondo:
Non ¢’¢ cura senza legame.

Non c’¢ formazione senza intersoggettivita.

E non c’¢ futuro per la psicoanalisi se non nella capacita di accogliere 1’altro, ogni volta, nella sua
singolarita. E con questo spirito che possiamo attraversare la soglia di un nuovo anno di formazione:
non come ripetizione del gia noto, ma come apertura responsabile al possibile.



